Say1/No. 18, Aralik / December 2025

Dis Sos Bil Der / Int Jour Soc Sci B
Aragtirma Makalesi / Article: 127-144

Felsefi Danismanligin Diyalojik Bir Pratigi Olarak
Rasyonel Duygusal Davranis Terapisi

FATIH OZKAN @

Oz: Bu ¢alisma, Rasyonel Duygusal Davranis Terapisi'nin (RDBT)
psikopatoloji modeline dayali klinik gergevesinin, felsefi danisman-
ligin diyalojik ve non-patolojik yapisiyla temelden catistigini ve
RDBT’yi felsefi danismanlik baglaminda yeniden yorumlamanin
miimkiin oldugunu ileri siirerek 6zgiin bir cercevede yeni bir model
Oonerme iddiasi tasimaktadir. RDBT'nin “irrasyonel inang”, “ABC
modeli” ve “uzman-terapist” kavramlari, felsefi danigsmanligin “sor-
gulanmamig yikiimliiliik”, “Sokratik diyalog” ve “birlikte aras-
tirma” ilkeleriyle epistemolojik ve etik diizeyde uyusmazlik goste-
rir. Ellis'in kendi eserleriyle yapilan karsilastirmali okuma,
RDBT’nin Stoac1 kdkenlerini korurken klinik pratikte patoloji diline
kaydigini ortaya koyar. Bu gerilimi agmak icin “Diyalojik Akil Pra-
tigi” adl1 6zgiin bir gergeve 6nerilir. Bu model, ABC yerine Sokratik
sorgulamayt, irrasyonel inang yerine sorgulanmamis baghiligi, uz-
man terapist yerine felsefi paydasligi merkeze alir. Béylece RDBT,
semptom yonetimi aract olmaktan ¢ikarak felsefi yasam sanatinin

¢agdas bir pratigine doniisiir.

Anahtar Kelimeler: Rasyonel Duygusal Davrarnis Terapisi, felsefi

danigsmanlik, patoloji modeli, diyalojik pratik, yapisal doniistim.

2 A.Hac1 Bayram Veli Universitesi, Hahiyat Fakiiltesi, Felsefe ve Din Bilimleri Bolimii
fozkantr@hotmail.com
Disipl. Sosyal
Bilimler Dergisi
DO https://doi.org/10.5281/zenod0.18215277 Say1 18, Ara 2025

Gelis Tarihi: 26.11.2025 | Kabul Tarihi: 30.12.2025 127


https://doi.org/10.5281/zenodo.18215277
http://orcid.org/0000-0001-6118-7452

@B ‘ Fatih Ozkan

Rational Emotive Behavior Therapy as a Dialogical
Practice of Philosophical Counseling

Disipl. Sosyal
Bilimler Dergisi
Say1 18, Ara 2025

128

Abstract: This study argues that the clinical framework of Rational
Emotive Behavior Therapy (REBT), based on a psychopathology
model, fundamentally clashes with the dialogical and non-patholo-
gical nature of philosophical counseling, and proposes a new model
within an original framework by suggesting that reinterpreting
REBT within the context of philosophical counseling is possible. The
concepts of "irrational belief," "ABC model," and "expert-therapist"
in REBT demonstrate epistemological and ethical incompatibility
with the principles of philosophical counseling: “unexamined com-
mitment”, "Socratic dialogue,” and "collaborative inquiry." A com-
parative reading of Ellis's own works reveals that while REBT reta-
ins its Stoic origins, it has shifted towards the language of pathology
in clinical practice. To overcome this tension, an original framework
called "Dialogical Reason Practice" is proposed. This model centers
on Socratic questioning instead of ABC, unexamined commitment
instead of irrational belief, and philosophical partnership instead of
the expert therapist. Thus, RDBT transforms from a symptom mana-
gement tool into a contemporary practice of the philosophical art of

living.

Keywords: Rational Emotive Behavior Therapy, philosophical coun-
seling, pathology model, dialogical practice, structural transforma-

tion.



Felsefi Danismanligin Diyalojik Bir Pratigi Olarak Rasyonel Duygusal Davranis Terapisi

Giris

Rasyonel Duygusal Davranis Terapisi (RDBT), 1950’lerde Al-
bert Ellis tarafindan gelistirildiginden beri hem psikoterapi diinya-
sinda hem de felsefi ¢evrelerde dikkat ¢eken bir yaklasim olmustur.
Ellis’in sik¢a vurguladig: gibi, RDBT “daha ¢ok modern psikoloji-
den degil, antik felsefeden beslenmistir.”! Ozellikle Epiktetos'un
Enkheiridion’undan alman “Bizi inciten, seyler degil, onlar hakkin-
daki yargilarimizdir”? ilkesi, RDBT'nin ABC modelinin [tetikleyici
olay (activating event), inang (belief), sonug (consequence)] episte-
molojik temelini olusturur.? Bu nedenle RDBT, siklikla “ilk biligsel
terapi” olarak tanimlanmanin otesinde, felsefi bir yasam sanatinin

cagdas bir pratigi olarak da okunmustur.

Ancak bu okuma, RDBT’'nin kurumsal ve metodolojik pratikle-
rine yakindan bakildiginda ciddi sorulara kap1 aralamaktadir. Ger-
¢ekten de RDBT, giliniimiizde ¢ogunlukla tibbi patoloji modeliyle
uyumlu bir miidahale aract olarak uygulanmaktadir. DSM-5 tani
kriterlerine dayal1 hedefler belirlenmekte, “irrasyonel inanglar” pa-
tolojik olarak kabul edilmekte ve terapist, danigsanin diistince yapi-
sin1 “diizeltmeye” ¢alisan bir uzman roliinde konumlandirilmakta-
dir.4 Bu ¢erceve, RDBT"yi etkili bir klinik ara¢ haline getirmis olsa
da onun felsefi kokenleriyle olan bagini giderek zayiflatmistir.

Ote yandan, felsefi damigmanlik, 1980’lerden itibaren Gerd B.
Achenbach ve Lou Marinoff gibi diisiiniirler tarafindan gelistirilen,
patolojik olmayan, diyalojik ve hermenétik bir pratik olarak ortaya
¢ikmistir.5 Felsefi danismanlik, “bozukluk” degil, “anlam arayist”,
“deger catismas1” veya “varolussal ikilem” yasayan bireylerle cali-
sir; terapist degil, felsefi paydas (philosophical partner) roliinii

! Albert Ellis, Reason and Emotion in Psychotherapy (New York: Lyle Stuart, 1962), 35.
2 Epiktetos, Enkheiridion, Cev. C. Cengiz Cevik (Istanbul: Tiirkiye Is Bankas: Kiiltiir
Yayinlari, 2019), 56.

3 Donald Robertson, The Philosophy of Cognitive-Behavioural Therapy: Stoicism as Ratio-
nal and Cognitive Psychotherapy (London: Karnac Books, 2010), 3.

4 Albert Ellis and Windy Dryden, The Practice of Rational Emotive Behavior Therapy, 2nd
ed. (New York: Springer, 1997), 28.

5Gerd B. Achenbach, Philosophische Praxis (Bergisch Gladbach: Verlag fiir Philosophie
Jiirgen Doring, 1984), 23.

B

Disipl. Sosyal
Bilimler Dergisi
Say1 18, Ara 2025

129



@B ‘ Fatih Ozkan

Disipl. Sosyal
Bilimler Dergisi
Say1 18, Ara 2025

130

benimser ve ¢oziimii degil, sorgulamay1 merkeze alir.

Iste tam da bu noktada, RDBT ile felsefi danismanlik arasinda
goriiniirdeki yakinligin altinda yatan derin bir yapisal ¢atisma or-
taya ¢ikar. RDBT'nin temel kavramlar1 — irrasyonel inang, ABC mo-
deli, kosulsuz kabul, terapistin uzmanhg1 — felsefi danismanin te-
mel ilkeleriyle epistemolojik, etik ve metodolojik diizeyde celismek-
tedir.

Bu c¢alisma, bu ¢atismayi sistematik bir bicimde haritalayarak,
RDBT'nin felsefi danismanlik baglaminda gecerli olabilmesi igin
yalnizca yiizeysel bir uyarlamayla yetinmenin yeterli olmadigini sa-
vunur. Aksine, RDBT'nin bu alanda islevsel bir model haline gel-
mesi i¢in kuramsal temellerinin yeniden incelenmesi ve yapisal bir

doniistimden gegirilmesi gerekmektedir.

Bu doniisiim, RDBT'nin “felsefi” iddiasini gerceklestirmenin
tek yoludur. Ciinkii bir yaklasim, antik felsefeden alintilar yaparak
degil, o felsefenin yasam pratigini doniistiiriicii ruhunu benimseye-
rek felsefi olabilir. Bu ¢alisma, bu ruhu canlandirmak amaciyla bes
temel yapisal degisiklik 6nermektedir: (1) ABC modelinin Sokratik
sorgulama asamalariyla degistirilmesi, (2) “irrasyonel inang¢” (irra-
tional belief) kavraminin “sorgulanmamus yiikiimliliik” (unexami-
ned commitment) olarak yeniden tanimlanmasy, (3) uzman-terapist
roliiniin “felsefi paydas”a dontiistiiriilmesi, (4) DSM-5 uyumlu he-
deflerin ¢ikarilip yerine varolusgsal sorularin entegre edilmesi ve (5)
epistemik giiven yerine epistemik tevazunun (epistemic humility)

yontemsel ilke haline getirilmesi.

Bu doniisiim, RDBT"yi zayiflatmak degil, aksine onu kendi fel-
sefi kokenlerine geri dondiirerek daha biitiinciil, daha insani ve
daha diyalojik bir pratige kavusturmay1 amaglar. Boylece RDBT, pa-
tolojinin Otesine gegerek, felsefi danismanin bereketli topraklarinda

verimli bir tohum olarak filizlenebilir.

1. Patoloji Modeli ile Diyalojik Pratik Arasindaki Epistemolojik
1. Uyusmazlik

¢ Lou Marinoff, Plato, Not Prozac!: Applying Philosophy to Everyday Problems (New
York: HarperCollins, 1999), 12.



Felsefi Danismanligin Diyalojik Bir Pratigi Olarak Rasyonel Duygusal Davranis Terapisi

Rasyonel Duygusal Davrarnus Terapisi (RDBT) ile felsefi danis-
manlik arasindaki temel ayrim, yalnizca yontemsel veya terminolo-
jik farkliliklarda degil, bilginin ne oldugu, kimin elinde oldugu ve
nasil tiretildigi konusundaki temel epistemolojik varsayimlarda ya-
tar. RDBT, psikoterapinin tibbi modelinden ayrilamamis olmasinin
bir sonucu olarak, bilgiyi terapistin elinde merkezilestiren, danisani
ise “yanilgiya diismiis” bir 6zne olarak konumlandiran bir episte-
moloji benimser. Buna karsilik, felsefi danismanlik, bilgiyi ortaklasa
iiretilen, gegici ve baglamsal bir siireg olarak goriir; danisan burada
“yanilgiya diisen hasta” degil, “sorgulayan paydas” konumunda-
dir. Bu iki yaklasimin bilgi anlayislar1 arasindaki ugurum, onlarin

uygulamalarmi kokten farkhilastirir.

RDBT’de bilgi, terapistin rasyonel akil yiiriitme yetenegine da-
yarur. Albert Ellis ve Windy Dryden, damisanin duygusal sikintila-
rinin “irrasyonel inanglar”dan kaynaklandigini ve bu inanglarin te-
rapist tarafindan bunlara karsilik gelen baska inanglarla dfizeltil-
mesi gerektigini savunur.” Bu gerceve, terapisti dogru diisiinceye
ulagmuis bir otorite olarak, danisani ise bu dogruluktan uzaklasmis
bir birey olarak tanimlar. Bilgi akisi tek yonliidiir: terapist bilgiyi
aktarir, danisan onu benimser. Bu durum, RDBT'nin “egitimsel” y6-
niinii vurgulasa da ayn1 zamanda danisanin 6zerkligini ve kendi yo-
rum diinyasina sahip ¢tkma hakkini gélgede birakar.

Ellis’in dili burada 6zellikle aydinlaticidir. How fo Live with a
Neurotic adli eserinde, terapistin gorevini soyle tanumlar: “Danisana
daha akilcr diistinmeyi aktif olarak ogretmek ve aptalca fikirlerini
acimasizca sorgulamaktir.”® Bu ifade, ne yazik ki, danisanin dii-
siince Ozgiirliigiine degil, terapistin rasyonel otoritesine oncelik ta-
nir. Ellis’in bu yaklagimi, A Guide to Rational Living’te daha yumusak
bir dille dile getirilse de,® temel varsayim degismez: akil, terapistin

elindedir; danisan ise ona rehberlik edilmeye muhtagctir.

7 Albert Ellis and Windy Dryden, The Practice of Rational Emotive Behavior Therapy, 2nd
ed. (New York: Springer, 1997), 28.

8 Albert Ellis, How to Live with a Neurotic: At Home and at Work (Hollywood, CA:
Wilshire Book Company, 1970), 15.

9 Albert Ellis and Robert A. Harper, A Guide to Rational Living, 3rd ed. (Hollywood,
CA: Wilshire Book Company, 1975), 42.

B

Disipl. Sosyal
Bilimler Dergisi
Say1 18, Ara 2025

131



@B ‘ Fatih Ozkan

Disipl. Sosyal
Bilimler Dergisi
Say1 18, Ara 2025

132

Felsefi danismanlik ise bu bilgi anlayisini temelden sorgular.
Gerd B. Achenbach’a gore, “felsefi praxis, kesinligin bittigi yerde
baglar.”10 Bu ifade, felsefi danismanlikta epistemik tevazu ilkesini
0zl bigimde yansitir. Burada terapist, “dogru cevabi bilen” degil,
“soru sormay1 bilen” kisidir. Bilgi, diyalogun icinde ortaya c¢ikar;
her iki taraf da hem soru sorar hem de yamntlar iiretir. Peter B. Raabe,
bu siireci soyle agiklar: “Felsefi danismanin amaci diisiinmeyi dii-
zeltmek degil, agikliga kavusturmaktir.”1 Bu agiklama, bilginin nor-
matif bir diizeltme arac1 degil, anlam iiretme siirecinin bir pargasi
oldugunu vurgular.

Bu epistemolojik ayrim, giic¢ iliskilerini de sekillendirir.
RDBT’de terapistin uzman rolii, danisan {izerinde gizli bir otorite
kurar; ¢linkii yalnizca terapist “rasyonel” yargilara sahiptir. Felsefi
danismanlikta ise gii¢ dengesi daha esittir; ¢linkii her iki taraf da
kendi yargilarini sorgulamaya agiktir. Lou Marinoff bu farki net bir
sekilde ortaya koyar: “Felsefi danismanlik bozukluklar: tedavi et-
mez; ikilemleri arastirir.”'2 Bu climle, felsefi danismanin patoloji di-
lini reddetmesinin 6tesinde, bilgi {iretimine dair demokratik bir an-
lay1s1 benimsedigini gosterir.

Belki de en ¢arpici fark suradadir: RDBT, danisanin diisiincele-
rini diizeltmeye ¢alisirken, felsefi danismanlik onlari anlamaya ¢ali-
sir. Birincisi bir miihendislik mantig1 tasirken, digeri bir hermendtik
yaklagim benimser. Ellis’in amaci, danisan: “daha akilc1” hale getir-
mekse, felsefi danismanin amaci danmigsanla birlikte onun diisiince

diinyasinin haritasin ¢izmektir.

Sonug olarak, RDBT'nin felsefi danismanlikla entegrasyonu, bu
epistemolojik ucurumun kapatilmasiyla miimkiin olabilir. Bu,
RDBT’nin “en dogru diisiince” iddiasindan vazgegmesini ve bilgiyi

gecici, baglamsal ve ortaklasa tiretilen bir siire¢ olarak gormesini

10 Gerd B. Achenbach, Philosophische Praxis (Bergisch Gladbach: Verlag fiir Philosop-
hie Jiirgen Doring, 1984), 23.

11 Peter B. Raabe, Issues in Philosophical Counseling (Westport, CT: Greenwood Press,
2000), 5.

12 Lou Marinoff, Plato, Not Prozac!: Applying Philosophy to Everyday Problems (New
York: HarperCollins, 1999), 12.



Felsefi Danismanligin Diyalojik Bir Pratigi Olarak Rasyonel Duygusal Davranis Terapisi

gerektirir. Ancak bu doniisiim, RDBT'nin sadece teknik bir formas-
yondan ¢ok, bir felsefi yasam sanat1 haline gelmesine kap1 aralaya-

caktir.
2. Kavramsal Catismalarin Haritalandirilmasi

Rasyonel Duygusal Davrarns Terapisi (RDBT) ile felsefi danis-
manlik arasindaki gerilim, yalnizca genel epistemolojik farklardan
ibaret degildir; bu gerilim, temel kavramlarin tanimlanma bigimle-
rinde, rol dagiliminda ve hedef belirleme mantiginda somutlasir. Bu
boliimde, iki yaklasimin bes temel kavramsal bileseni karsilastir-
mali olarak incelenerek, aralarindaki yapisal ¢atismalar haritalandi-
rilacaktir. Bu analiz, RDBT'nin felsefi danismanlik baglaminda ye-
niden konumlandirilmasinin neden sadece teknik bir uyarlamay:

degil, kavramsal bir doniisiimii gerektirdigini gostermektedir.
2.1. “Irrasyonel inan¢”a Kars1 “Sorgulanmamus Yiikiimliiliik”

RDBT’de duygusal sikintilarin kaynagi, bireyin “irrasyonel
inanglaridir”. Albert Ellis ve Windy Dryden, bu inanglar1 “kati, asir1
ve yikic1” olarak tamimlar; onlar “mutlaka” ve “boyle olmali” gibi
bigimler alir ve “dogrudan duygusal bozukluga yol agar.”’® Bu ta-
nim, diisiinceyi normatif bir dlgiit tizerinden degerlendirir: bir inang
ya “rasyonel”dir ya da “irrasyonel”. Bu iki degerli mantik, danisa-
nin 6znel deneyimini dislar ve onun diinya goriisiinii “yanilg1” ola-
rak damgalama riski tasir. Felsefi danismanlik ise ayn1 olguyu “sor-
gulanmamuisg yiikiimliiliik” olarak okur.* Burada yargilayici bir dil
yerine, kesfedici bir yaklasim benimsenir. Danisanin inanci “yanlis”
degil, “heniiz sorgulanmamustir”. Bu fark, yalnizca semantik degil,
etiktir: biri diizeltmeye davet ederken, digeri anlamaya agilir. Pierre
Hadot'un ifadesiyle, felsefe “dogruyu ogretmek degil, diisiinmeyi

ogrenmektir.”15

llging olan sudur: Ellis'in A Guide to Rational Living adli eseri,
irrasyonel inanglar1 “aptalca fikirler” (foolish ideas) olarak

13 Ellis and Dryden, The Practice of Rational Emotive Behavior Therapy, 28.

14 Raabe, Issues in Philosophical Counseling, 5.

15 Pierre Hadot, Philosophy as a Way of Life: Spiritual Exercises from Socrates to Foucault,
ed. Michael Chase (Oxford: Blackwell, 1995), 83.

B

Disipl. Sosyal
Bilimler Dergisi
Say1 18, Ara 2025

133



@B ‘ Fatih Ozkan

Disipl. Sosyal
Bilimler Dergisi
Say1 18, Ara 2025

134

nitelerken,'¢ ayn1 eserde Stoaci bilgelige hayranlikla atif yapar. Oysa
Epiktetos, kimseyi “aptal” ilan etmez; sadece “sorgulamayan-
lar”dan bahseder. Iste tam burada, Ellis’in kendi iginde bir gerginlik
belirir: kuraminin felsefi kokenleriyle klinik uygulamalar1 arasinda

bir uyusmazlik belirir.
2.2. ABC Modeline Kars1 Sokratik Diyalog

RDBT'nin ABC modeli (Tetikleyici olay — Inang - Sonug), ne-
densellik tizerine kuruludur: B (inang), A (olay) ile C (duygu/davra-
nig) arasinda araci rol oynar. Bu model, diisiinceyi psikolojik meka-
nizmanin bir pargas1 olarak goriir ve degisim icin dogrusal bir yol

onerir.

Buna karsilik, felsefi danismanlik Sokratik diyalog yoluyla iler-
ler. Burada amag, nedensellik zincirini kirmak degil, anlam aglarimni
agiga ¢ikarmaktir. Diyalog, cizgisel degil, daireseldir; her yanit yeni
sorular iiretir. Gerd B. Achenbach’a gore, “felsefi danismanlik, ¢6-
ziime degil, soruya sadik kalir.””” Bu yaklasim, bireyin yasam
hikayesini bir “problem” degil, bir “metin” olarak okur.

ABC modeli, pratikligiyle 6viilse de deneyimin zenginligini da-
raltabilir. Ciinkii bir olayin “tetikleyici” olarak tanimlanmasi, onun
varolussal, tarihsel veya kiiltiirel boyutlarini dislar. Felsefi diyalog
ise o olay1 “senin i¢in ne anlama geliyor?” sorusuyla agar — ve bu

soru, hi¢bir modelin smirlarina sigmaz.
2.3. Uzman-Terapist’e Kars1 Felsefi Paydas

RDBT’de terapist, rasyonel akil yiiriitmenin temsilcisidir; dar-
san ise bu aklin disindadir. Bu iliski, asimetrik bir gii¢ dengesi yara-
tir. Ellis'in How to Live with a Neurotic’teki sozleri bu durumu agik¢a
ortaya koyar: “Terapistin gorevi... aptalca fikirleri acimasizca sor-
gulamaktir.”18 Terapide kullanilan bu dil, danisan: pasif ve zayif bir
konuma stirtiklemektedir.

Felsefi danismada ise iliski esitlik¢i ve ortaklasadir. Danisman,

“bilge rehber” degil, “diisiince paydasi”dir. Lou Marinoff, bu

16 Ellis and Harper, A Guide to Rational Living, 42.
17 Achenbach, Philosophische Praxis, 23.
18 Ellis, How to Live with a Neurotic, 15.



Felsefi Danismanligin Diyalojik Bir Pratigi Olarak Rasyonel Duygusal Davranis Terapisi

iliskiyi sOyle tanimlar: “Ben sana ne diisiinecegini sdylemem; senin
kendi diisiincelerini netlestirmene yardimci olurum.”'® Bu, danisa-
nin 6zerkligini ve epistemik failligini onaylar. Terapist artik “6gret-

men” degil, “yol arkadas1”dir.
2.4. Kosulsuz Kabule Kars1 Varolugsal Kabul
RDBT’de “kosulsuz kabul”, 6zellikle kendi kendine yonelik bir

stratejidir: “Basarisiz olsam bile, degersiz degilim.” Bu, duygu du-
rumunu diizenleme amaciyla gelistirilmis pragmatik bir tekniktir.
Felsefi danismanliktaki “kabul” ise varolussal bir durustur. Burada
kabul, bir teknik degil, insanin siirliligini, oliimliiliigtinii ve akibe-
tinin belirsizligini i¢inde barindiran ontolojik bir tavirdir: Bu, Stoaci
“amor fati” (kaderini sevme) anlayisiyla ortiisiir, ancak RDBT'nin
psikolojik rahatlama odakli yaklasimindan ayrilir. Felsefi damis-
manlik, “kabul et ki rahatla” demez; “kabul et ki var ol” der.

2.5. DSM-5 Uyumlu Hedeflere Kars1 Varolussal Sorular

RDBT genellikle “anksiyete diizeyini % 30 azaltmak” gibi pato-
lojiye dayal1 Olgiilebilir hedefler koyar. Bu, tibbi modelle uyumlu-
dur ancak yasamin anlamina dair sorular: diglar.

Felsefi danismanlik ise “Hayatta neye deger veriyorum?”, “Oz-
giirliik benim i¢in ne anlama gelir?” gibi agik uglu, varolussal soru-
larla ilgilenir. Bu sorularin “dogru cevab1” yoktur; burada énem ka-

zanan sorgulama siirecidir.

Bu karsilastirmali analiz, RDBT’nin felsefi danismanlikla enteg-
rasyonunun kavramsal bir yeniden insay1 zorunlu kildigini agik¢a
gostermektedir. Her bir kavram cifti, yalnizca farkli terminolojileri
degil, farkli diinya goriislerini, etik duruslar1 ve insan anlayislarinm
yansitir. Bu nedenle, RDBT'nin felsefi danismanlik pratigine dahil
edilmesi, mevcut kavramlarinin yeniden tanimlanmasini ve yon-

temsel yapisinin doniistiiriilmesini gerektirir.
3. “Diyalojik Akil Pratigi” Cercevesinin Tanimlanmasi

Rasyonel Duygusal Davranis Terapisi'nin (RDBT) felsefi damnis-

manlikla uyumlu bir model haline gelmesi, mevcut yapisinin kiigiik

19 Marinoff, Plato, Not Prozac!, 78.

B

Disipl. Sosyal
Bilimler Dergisi
Say1 18, Ara 2025

135



@B ‘ Fatih Ozkan

Disipl. Sosyal
Bilimler Dergisi
Say1 18, Ara 2025

136

diizeltmelerle degil, temel bilesenlerinin yeniden tanimlanmastyla
miimkiindiir. Bu ¢calismada 6nerilen “Diyalojik Akil Pratigi” (Dialo-
gical Reason Practice), RDBT'nin Stoaci kokenlerini korurken, onu
patoloji dilinden arindiran ve felsefi danmismanin diyalojik, herme-
notik ve etik ilkeleriyle uyumlu hale getiren 6zgiin bir cerceve ola-
rak tasarlanmistir. Bu gerceve, asagidaki bes yapisal doniisiim tize-
rinden inga edilmistir.

3.1. ABC Modelinin Yerine Sokratik Sorgulama Asamalari-

nin Ge¢mesi

Geleneksel RDBT'de ABC modeli, diisiinceyi nedensel bir zin-
cir i¢inde konumlandirir. Bu yaklasim, duygusal tepkileri digsal
olaylardan soyutlayarak bilissel siireclere odaklasa da deneyimin
biitiinliiglinii goz ardi edebilir. “Diyalojik Akil Pratigi” ise bu ¢izgi-
sel modeli, Sokratik sorgulamanin dongiisel yapisiyla ii¢ asamada
degistirir:

Deneyimin Anlatimi: “Ne yasadin?” sorusuyla baslar. Burada
amag, olay1 nesnellestirmek degil, danisanin kendi anlatimiyla de-
neyimi sahiplenmesini saglamaktir. Ellis'in A Guide to Rational Li-
ving’te vurguladig1 gibi, “insanlar olaylara degil, yorumlara tepki
verir.”? Ancak bu yorum, terapistin degil, danigsanin agzindan cik-
malidir.

Anlam Yiiklemesi: “Bu deneyime hangi anlamlar yiikledin?” so-
rusuyla, yargilardan ¢ok yorum diinyasi incelenir. Bu asama, Epik-
tetos’un “yargilar” ilkesini, ancak hermenétik bir ¢ercevede ele alir.
Terapist burada “bu yarg1 yanlis” demez; “bu yargt seni nasil bigim-

lendiriyor?” diye sorar.

Varolugsal Etki: “Bu anlamlar seni nasil etkiledi?” sorusuyla,
duygusal sonuglar degil, varolussal durum (6zgiiven, anlam kaybi,
ozgiirliik hissi vb.) merkeze alinir. Bu, RDBT'nin “C = duygu” bag-
lamini, varolusun ¢ok boyutlu haritasina doniistiiriir. Bu ti¢ asamal

yapy, nedenselligi degil, anlam biitiinliigiinii hedefler.

3.2. “irrasyonel Inan¢”in “Sorgulanmamis Yiikiimliilik”

20 Ellis and Harper, A Guide to Rational Living, 42.



Felsefi Danismanligin Diyalojik Bir Pratigi Olarak Rasyonel Duygusal Davranis Terapisi

Olarak Yeniden Tanimlanmasi

”irrasyonel inan¢” kavrami hem yargilayici hem de epistemik
olarak mutlakgidir. Ellis’in tanimlarinda bu ifade sik¢a “aptalca”
veya “sacma” gibi yiiklemlerle desteklenir.?! “Diyalojik Akil Pra-
tigi” bu kavrami, Peter Raabe ve Pierre Hadot un felsefi praxis anla-
yisindan hareketle “sorgulanmamuis yiikiimliiliik” olarak yeniden

tanumlar. Bu yeni kavram:

¢ Danisanin degerlerini, aligkanliklarini ve diinya goriistinii
elestirel olmayan tarzda ve bilingsiz bir bi¢cimde benimsemesi anla-

mina gelir.
¢ Degerlendirme yerine farkindalik {iretmeyi amaglar.

¢ “Yanlis” olmak yerine “sorgulanmamis” olmak, danisana
doniistimiin kapisini acar. Ciinkii herkes sorgulayabilir ancak her-

kes “yanlis” olmay1 kabul etmez.

Bu kavramsal kayma, terapistin roliinii “diizelten”den “farkin-
dalik saglayiciya” doniistiiriir. Artik mesele, danisani “diizeltmek”
degil, onunla birlikte “diislince haritasin1 kesfetmek”tir.

3.3. Terapist Roliiniin “Uzman-terapist”’dan “Felsefi Pay-

das”a Doniisiimii

RDBT’de terapist, rasyonel akil yiiriitmenin temsilcisidir. El-
lis'in How to Live with a Neurotic'teki s0zleri bu rolii netlestirir: “Te-
rapistin gorevi... aptalca fikirlerini acimasizca sorgulamaktir.”?2 Bu
dil, danisani pasif bir alict konumuna iter.

“Diyalojik Akil Pratigi” ise terapisti felsefi paydas (philosophi-
cal partner) olarak konumlandirir. Bu rol:

e Bilgiyi aktarmaz, soru iiretir.

¢ Gilig asimetrisini reddeder; ¢linkii her iki taraf da kendi bag-

lamlarinda “sorgulanmamus yiikiimliiliiklere” sahiptir.

e Michel Foucault'nun “kendine bakim” (care of the self) an-

layisiyla Ortiisiir: danmisman da danisan kadar kendi yasamini

21 Ellis, How to Live with a Neurotic, 15.
22 Ellis, How to Live with a Neurotic, 15.

B

Disipl. Sosyal
Bilimler Dergisi
Say1 18, Ara 2025

137



@B ‘ Fatih Ozkan

Disipl. Sosyal
Bilimler Dergisi
Say1 18, Ara 2025

138

sorgular.?

Bu iligki, terapi odasini degil, ortak diisiinme alanini olusturur.
Terapist artik “6gretmen” degil, “yol arkadasidir” — ve bazen yo-
lun nereye gittigini ikisi birlikte 6grenir.

3.4. DSM-5 Uyumlu Hedeflerin Cikarilmasi ve Varolussal So-

rularin Entegrasyonu

Geleneksel RDBT, genellikle “anksiyeteyi azaltmak” gibi 6l¢ii-
lebilir hedefler koyar. Bu, klinik etkinligi 6l¢mek i¢gin pratik olsa da,
yasamin anlamina dair sorular1 dislar. “Diyalojik Akil Pratigi” ise
bu hedefleri, agik uglu varolussal sorularla degistirir:

e “Hayatta neye deger veriyorsun?”

. ”Ozgﬁrh’jk senin i¢in ne anlama geliyor?”

e “Basarisizlik seni nasil tanimliyor — ya da tanumlamiyor
mu?”

Bu sorularin amaci, “semptom azaltmak” degil, anlam biitiin-
liigii kurmaktir. Bu yaklasim, felsefi danismanin en temel islevi olan
“yasamin anlamini arastirmay1” merkeze alir. Ellis’in kendisi, A Gu-
ide to Rational Living’te “mutlu olmak igin akilc1 yasamak gerekir”
der.* Ancak “mutlu olmak” ne demek? Iste tam burada, felsefi da-

nigmanlik devreye girer: mutluluktan ¢ok anlam: sorgular.

3.5. Epistemik Giivenin Terk Edilmesi ve Epistemik Tevazu-

nun Yontemsel ilkeye Déniismesi

RDBT, “dogru diisiinceye ulasmak” iddiasiyla hareket eder.
Bu, epistemik giiven (epistemic confidence) ifadesidir. Ancak felsefi
danigsmanlik, bilginin gecici, baglamsal ve eksik oldugunu kabul
eder. Bu nedenle “Diyalojik Akil Pratigi”, epistemik tevazunun

(epistemic humility) yontemsel ilke haline getirir:

o Terapist, “bu diiglincen yanlis” demez; “bu diisiince seni

nasil etkiliyor?” diye sorar.

¢ Higbir sonug kesin degildir; her yarg: gegici bir yorumdur.

2 Michel Foucault, The Hermeneutics of the Subject: Lectures at the College de France,
1981-1982, ed. Frédéric Gros, trans. Graham Burchell (New York: Picador, 2005), 508.
24 Ellis and Harper, A Guide to Rational Living, 22.



Felsefi Danismanligin Diyalojik Bir Pratigi Olarak Rasyonel Duygusal Davranis Terapisi

e Bu durus, Stoac “Olgiiliiliik” (sophrosyne) erdemini ¢agris-
tirir, ancak onu psikolojik bir programdan ¢ok etik bir tavir olarak

benimser.

Bu bes doniisiim, RDBT’yi yalmizca felsefi danismanlikla
uyumlu hale getirmekle kalmaz; ayni1 zamanda onu kendi felsefi ko-
kenlerine geri dondiirerek, daha biitiinciil, daha insani ve daha di-
yalojik bir pratige kavusturur. “Diyalojik Akil Pratigi”, RDBT nin
patolojinin dtesinde felsefi yasam sanatinin ¢cagdas bir 6rnegi haline

gelmesini saglar.
4. Diyalojik Akil Pratigine Yonelik Elestiriler ve Sinirliliklar

“Diyalojik Akil Pratigi” cercevesi, RDBTyi felsefi danisman-
likla uyumlu hale getirmek amactyla Snerilen yapisal bir doniistimii
temsil etmektedir. Bu 6neri, hem RDBT gelenekgileri hem de felsefi
danismanlik yanlilari tarafindan gesitli elestirilere maruz kalabilir.
Bu boliimde, muhtemel ii¢ temel elestiriye yanit verilerek cergeve-
nin teorik tutarlilig: savunulacak; ardindan ¢alismanin metodolojik

ve uygulamali sinirlar: agiklanacaktir.
Elestiri 1: “Bu Artik RDBT Degil”

En yaygin elestiri, 6nerilen ¢er¢evenin RDBT'nin 6ziinii o kadar
degistirdigi icin artik “RDBT” olarak adlandirilamayacag1 yoniin-
dedir. Ozellikle Albert Ellis’in vurguladig1 “akilct sorgulama” (rati-
onal disputation) teknigi, irrasyonel inanglara kars1 dogrudan mii-
cadele ve rasyonel diisiinceye rehberlik gibi unsurlarin biiyiik 6l-
¢iide yumusatilmasi, bazilaria goére RDBT'nin terk edildigini gos-

terebilir.?s

Yanit: Bu elestiri, RDBT"yi yalnizca klinik teknikler biitiinii ola-
rak gormekte, onun felsefi kokenlerini goz ardi etmektedir. Ellis
kendisi, A Guide to Rational Living’te acgik¢a sunu ifade eder: “Akilc
yasam yeni bir fikir degildir. Antik Stoacilar — Epiktetos, Seneca ve
Marcus Aurelius — tarafindan oOgretilmistir.”?¢ Dolayisiyla
RDBT'nin 06zii, tekniklerinde degil, felsefi ruhundadir. Stoacilar da

duygular1 “yanlis yargilar” olarak gorse de asil amaci bireyi “dogru

% Ellis and Dryden, The Practice of Rational Emotive Behavior Therapy, 45-48.
26 Ellis and Harper, A Guide to Rational Living, 42.

B

Disipl. Sosyal
Bilimler Dergisi
Say1 18, Ara 2025

139



@B ‘ Fatih Ozkan

Disipl. Sosyal
Bilimler Dergisi
Say1 18, Ara 2025

140

diisiinmeye” zorlamak degil, kendini tanima ve erdemli yasama
yonlendirmekti.?” “Diyalojik Akil Pratigi”, RDBTyi tekniklerinden
soyutlamaz; aksine onu 6zgiin felsefi ruhuna geri dondiiriir. Dola-
yistyla bu ¢ergeve, RDBT'nin bir reddi degil, yeniden canlandirilma-

sidir.
Elestiri 2: “Felsefi Danismanlik RDBT’ye Thtiya¢ Duymaz”

Bazi felsefi damismanlik savunuculari, disiplinin zaten Pla-
ton’dan Foucault'ya kadar zengin bir referans setine sahip oldu-
gunu ve RDBT gibi “psikoterapi kalintilarina” gerek duymadigin
savunabilirler.?

Yanit: Bu goriis, felsefi damismanin pratik zorluklarini géz ard:
eder. Felsefi danismanlik, 6zellikle baslangi¢ seviyesindeki danisan-
larla c¢alisirken, bazen soyut felsefi tartismalara bogulabilir.
RDBT’nin sundugu somut mantiksal analiz araglar1 (6rnegin pratik
kiyaslar, yanlislik tespiti), bu siirecte yapisal bir iskele gorevi gore-
bilir. Elliot D. Cohen’in Mantik Temelli Terapisi (LBT)%, bu sentezi
basariyla gergeklestirmistir.? “Diyalojik Akil Pratigi”, LBT'nin sun-
dugu mantiksal netligi, felsefi danismanin diyalojik derinligiyle
harmanlayarak her iki modelin en iyisini sunmay1 amaglar. Burada
mesele, RDBT"yi “ithal etmek” degil, onun mantiksal disiplinini fel-

sefi bir baglamda yeniden iiretmektir.
Elestiri 3: “Epistemik Tevazu, Terapotik Etkinligi Zayiflatir”

Klinik psikologlar, “dogru diistince” standardini yakalama id-
diasindan vazge¢menin, danisanin semptomlarini azaltmada etkin-
ligi diisiirecegini savunabilirler. Ozellikle anksiyete veya depresyon
gibi durumlarda, net ve rehberlik edici bir yaklagimin daha islevsel

oldugu yoniinde kanitlar bulunmaktadir.

27 Robertson, The Philosophy of Cognitive-Behavioural Therapy, 13.

28 Achenbach, Philosophische Praxis, 23.

2 Elliot D. Cohen, The New Rational Therapy: How to Think Your Way to Happiness and
Success, 2nd ed. (Lanham, MD: Rowman & Littlefield, 2015), 47.

30 Fatih Ozkan ve Murat Uzunhasanoglu, “Bir Felsefi Damismanlik Modeli Olarak
Mantik Tabanlh Terapi,” Beytulhikme: An International Journal of Philosophy 15, no. 4

(2025): 1790.



Felsefi Danismanligin Diyalojik Bir Pratigi Olarak Rasyonel Duygusal Davranis Terapisi

Yanit: Bu elestiri, etkinligin yalnizca semptom azalmasi tizerin-
den 6l¢iildiigiinii varsayar. Oysa felsefi danigsmanlikta etkinlik, an-
lam biitiinliigii, deger tutarliligs ve varolugsal dayaniklilik (existen-
tial resilience) gibi Olciitlerle degerlendirilir. Bir danisan, anksiyete-
sini tamamen ortadan kaldirmasa bile, “bu kayginin benim yagamu-
min neresinde yer aldigini anladim” diyebilirse, bu felsefi anlamda
bir basaridir. Ellis’in kendisi, How to Live with a Neurotic'te “duygu-
sal bozukluklarin kaynag: irrasyonel inanglardir” der,? ancak bu
inanglarin kokeni genellikle anlam eksikligidir. “Diyalojik Akil Pra-
tigi”, klinik etkinligi reddetmez; ancak onu daha genis bir saglik an-
layist igine yerlestirir. Ciinkii bazen, “daha az kaygili olmak” degil,
“kaygtyla barisik olmak” gercek rahatlama yoludur.

Swmirliliklar
Bu calismanin bazi 6nemli sinirliliklar: da kabul edilmelidir:

1. Ampirik Veri Eksikligi: Onerilen cerceve su ana kadar teorik
diizeydedir; pilot uygulamalar veya nitel arastirmalarla test edilme-
mistir. Gelecek ¢alismalar, bu modelin danisanlar iizerindeki etki-

sini degerlendirmelidir.

2. Kiiltiirel Baglam: Cergeve, Bat1 felsefesi (Stoacilik, Sokrates-
cilik) ve bireyci kiiltiirler {izerine kuruludur. Toplulukc¢u kiiltiir-
lerde (6rnegin Dogu Asya veya Islam felsefesi geleneklerinde) bu
modelin nasil uyarlanacagi ayr1 bir arastirma konusudur.

3. Terapist Egitimi: Bu gercevenin uygulanabilmesi igin tera-
pistlerin hem RDBT hem de felsefi danismanlik konusunda ileri dii-
zeyde egitim almalar1 gerekir — ki bu, mevcut egitim sistemlerinde
yaygin degildir.

Bu sinirliliklar, gergevenin eksikligini degil, gelecek aragtirma-
lar icin firsat alanlarini isaret eder. Belki de en biiyiik firsat, Ellis'in
kendi iginde barindirdig: bu gerilimi — felsefi kdken ile klinik uy-
gulama arasindaki mesafeyi — bir uzlasma zeminine doniistiirmek-
tir.

Sonug: Felsefi Danigmanlik i¢in Yeni Bir Paradigma

31 Ellis, How to Live with a Neurotic, 15.

B

Disipl. Sosyal
Bilimler Dergisi
Say1 18, Ara 2025

141



@B ‘ Fatih Ozkan

Disipl. Sosyal
Bilimler Dergisi
Say1 18, Ara 2025

142

Bu calisma, Rasyonel Duygusal Davranis Terapisi'nin (RDBT)
felsefi danismanlikla entegrasyonunun yalnizca teknik bir uyum
saglamaktan ibaret olmadigini, aksine temel kuramsal varsayimlar
diizeyinde derin bir yapisal doniisiimii gerektirdigini ortaya koy-
mustur. RDBT, kokenleri Stoaci felsefeye dayansa da, modern psi-
koterapi kurumlari i¢inde tibbi patoloji modeline dahil edilerek, “ir-
rasyonel inanglar”in diizeltilmesi, terapistin uzman rolii ve DSM-5
uyumlu hedefler gibi unsurlarla sekillenmistir. Bu ¢ergeve, RDBT"yi
klinik olarak etkili kilmis olsa da onun felsefi kimligini gdlgede bi-

rakmuistir.

Ellis’in kendi eserleri bu gerilimi agik¢a yansitir. A Guide to Ra-
tional Living’te Stoaci bilgelige hayranlikla atif yaparken,3 How to
Live with a Neurotic’te danisanin diisiincelerini “aptalca” ilan eder.3
Iste tam burada, RDBT’nin i celiskisi belirir: felsefi bir yasam sanati
olma iddiasiyla, klinik bir diizeltme araci olma pratikligi arasinda
bir derin bir ayrim ortaya cikar.

Ote yandan, felsefi danismanlik, patoloji dilini reddederek pa-
tolojik olmayan, diyalojik ve hermenotik bir pratigi benimsemis; bil-
giyi ortaklasa {iretilen, gecici ve baglamsal bir siire¢ olarak gormiis-
tiir. Bu iki yaklasim arasindaki derin ayrim, bes temel alanda somut-
lagmusgtir:

o “Irrasyonel inang” ile “sorgulanmamus yiikiimliiliik” ara-

sindaki normatif/kesfedici ayrim.

e ABC modelinin nedensel yapisi ile Sokratik diyalogun an-

lam odakli dongiisii.
e Terapistin uzman rolil ile felsefi paydaslik ayrima.

e Kosulsuz kabuliin psikolojik baglama ile varolussal kabuliin

ontolojik baglama.

e  DSM-5 uyumlu 0lgtilebilir klinik hedefler ile acik uglu varo-

lussal sorular.

Bu catismalar, RDBT'nin felsefi damismanlik baglaminda

32 Ellis and Harper, A Guide to Rational Living, 42.
33 Ellis, How to Live with a Neurotic, 15.



Felsefi Danismanligin Diyalojik Bir Pratigi Olarak Rasyonel Duygusal Davranis Terapisi

dogrudan uygulanmasinin epistemolojik ve etik diizeyde tutarsiz-
liklar yaratacagini gostermektedir. Bu nedenle ¢alismada, RDBT nin
felsefi danismanlikla uyumlu hale gelmesi i¢in “Diyalojik Akil Pra-
tigi” adl1 6zgiin bir ¢erceve Onerilmistir. Bu ¢ergceve, RDBT nin Sto-
ac1 kokenlerini korurken, onu yukaridaki bes doniisiimle yeniden

inga eder.

Buna gore ABC modelinin yerini Sokratik sorgulama asamalar1
alir; “irrasyonel inan¢” kavrami “sorgulanmamis baglilik” olarak
yeniden tanimlanir; uzman-terapist rolii felsefi paydas”a doniisiir;
DSM-5 uyumlu hedefler ¢ikarilir yerine varolugsal sorular entegre
edilir; epistemik giiven yerine epistemik tevazu yontemsel ilke ha-
line getirilir.

Bu déniisiim, RDBT"yi zayiflatmaz, aksine onu kendi felsefi ko-
kenlerine geri dondiirerek daha biitiinciil, daha insani ve daha di-
yalojik bir pratige kavusturur. Boylece RDBT, artik “semptom
azaltma arac1” degil, felsefi olarak yasam sanatinin ¢agdas bir or-
negi haline gelir.

Bu sayede, RDBT literatiirii elestirel bir perspektif kazanir ve-
kendi koklerine geri donme ihtiyaci giindeme gelir. Yine felsefi da-
nismanlik, mantiksal analiz ve yapilandirilmis sorgulama gibi
RDBT/LBT kaynakl: araglari, diyalojik cerceveye uyarlayarak ken-
dine somut bir metodolojik iskele insa eder. En 6nemlisi iki model
arasinda gercek bir diyalogun baslamasiyla psikoterapi ile felsefi
danismanlik arasindaki gerginlik azalir ve karsilikli olarak yapisal

doniistimiin imkanlari ortaya konulmus olur.

Sonug olarak, RDBT'nin felsefi danismanlikla bulusmasi, pato-
lojinin Gtesine gegerek insanin anlam arayisina saygt duyan, man-
tiga dayali ancak yargilamayan, yonlendiren ama buyurmayan bir
pratigin kapilarmi aralayabilir. Bu, yalnizca bir terapi modelinin d6-
niisiimii degil, ayn1 zamanda felsefi pratiklerin ¢cagdas diinyada na-
sil yasanabilecegine dair umut verici bir 6neridir. Belki de Ellis’in
asil mirasi, bize “dogru diisiinme”yi 6gretmek degil, diistinmeyi hig
birakmamayi hatirlatmaktir.

Kaynaklar

B

Disipl. Sosyal
Bilimler Dergisi
Say1 18, Ara 2025

143



@B ‘ Eatih Ozkan

Disipl. Sosyal
Bilimler Dergisi
Say1 18, Ara 2025

144

Achenbach, Gerd B. Philosophische Praxis. Bergisch Gladbach: Verlag fiir
Philosophie Jiirgen Déring, 1984.

Cohen, Elliot D. The New Rational Therapy: How to Think Your Way to Happi-
ness and Success. 2nd ed. Lanham, MD: Rowman & Littlefield, 2015.

Ellis, Albert. How to Live with a Neurotic: At Home and at Work. Hollywood,
CA: Wilshire Book Company, 1970.

Ellis, Albert. Reason and Emotion in Psychotherapy. New York: Lyle Stuart,
1962.

Ellis, Albert, and Windy Dryden. The Practice of Rational Emotive Behavior
Therapy. 2nd ed. New York: Springer, 1997.

Ellis, Albert, and Robert A. Harper. A Guide to Rational Living. 3rd ed.
Hollywood, CA: Wilshire Book Company, 1975.

Epiktetos, Enkheiridion, Cev. C. Cengiz Cevik, Istanbul: Tirkiye i§ Bankas
Kiiltiir Yayinlari, 2019.

Foucault, Michel. The Hermeneutics of the Subject: Lectures at the Colléege de
France, 1981-1982. Edited by Frédéric Gros. Translated by Graham
Burchell. New York: Picador, 2005.

Hadot, Pierre. Philosophy as a Way of Life: Spiritual Exercises from Socrates to
Foucault. Edited by Michael Chase. Oxford: Blackwell, 1995.

Marinoff, Lou. Plato, Not Prozac!: Applying Philosophy to Everyday Problems.
New York: HarperCollins, 1999.

Ozkan, Fatih, ve Murat Uzunhasanoglu. “Bir Felsefi Danusmanlik Modeli
Olarak Mantik Tabanli Terapi.” Beytulhikme: An International Journal of
Philosophy 15, no. 4 (2025): 1789-1808.

Raabe, Peter B. Issues in Philosophical Counseling. Westport, CT: Greenwood
Press, 2000.

Robertson, Donald. The Philosophy of Cognitive-Behavioural Therapy: Stoicism
as Rational and Cognitive Psychotherapy. London: Karnac Books, 2010.



